**RIO DE JANEIRO - 28.07.2013 - 16:00**

**Centro de Estudios de Sumaré**

**Encuentro con el Comité de coordinación del CELAM**

**Traducción non oficial**

**1. Introducción**

**Agradezco al Señor esta oportunidad de poder hablar con ustedes, hermanos Obispos, responsables del CELAM**

**en el cuatrienio 2011-2015. Hace 57 años que el CELAM sirve a las 22 Conferencias Episcopales de América Latina y El**

**Caribe, colaborando solidaria y subsidiariamente para promover, impulsar y dinamizar la colegialidad episcopal y la**

**comunión entre las Iglesias de esta Región y sus Pastores.**

**Como Ustedes, también yo soy testigo del fuerte impulso del Espíritu en la Quinta Conferencia General del**

**Episcopado Latinoamericano y El Caribe en Aparecida, en mayo de 2007, que sigue animando los trabajos del CELAM para**

**la anhelada renovación de las iglesias particulares. Esta renovación, en buena parte de ellas, se encuentra ya en marcha.**

**Quisiera centrar esta conversación en el patrimonio heredado de aquel encuentro fraterno y que todos hemos bautizado**

**como Misión Continental.**

**2. Características peculiares de Aparecida**

**Existen cuatro características que son propias de la V Conferencia. Son como cuatro columnas del desarrollo de**

**Aparecida y que le dan su originalidad.**

***1) Inicio sin documento***

**Medellín, Puebla y Santo Domingo comenzaron sus trabajos con un camino recorrido de preparación que culminó**

**en una especie de *Instrumentum laboris,* con el cual se desarrolló la discusión, reflexión y aprobación del documento final.**

**En cambio, Aparecida promovió la participación de las Iglesias particulares como camino de preparación que culminó en**

**un documento de síntesis. Este documento, si bien fue referencia durante la Quinta Conferencia General, no se asumió como**

**documento de partida. El trabajo inicial consistió en poner en común las preocupaciones de los Pastores ante el cambio de**

**época y la necesidad de recuperar la vida discipular y misionera con la que Cristo fundó la Iglesia.**

***2) Ambiente de oración con el Pueblo de Dios***

**Es importante recordar el ambiente de oración generado por el diario compartir la Eucaristía y otros momentos**

**litúrgicos, donde siempre fuimos acompañados por el Pueblo de Dios. Por otro lado, puesto que los trabajos tenían lugar**

**en el subsuelo del Santuario, la “música funcional” que los acompañaba fueron los cánticos y oraciones de los fieles.**

***3) Documento que se prolonga en compromiso, con la Misión Continental***

**En este contexto de oración y vivencia de fe surgió el deseo de un nuevo Pentecostés para la Iglesia y el compromiso de la**

**Misión Continental. Aparecida no termina con un Documento sino que se prolonga en la Misión Continental.**

**4) *La presencia de Nuestra Señora, Madre de América***

**Es la primera Conferencia del Episcopado Latinoamericano y El Caribe que se realiza en un Santuario mariano.**

**3. Dimensiones de la Misión Continental**

**La Misión Continental se proyecta en dos dimensiones: programática y paradigmática. La misión programática,**

**como su nombre lo indica, consiste en la realización de actos de índole misionera. La misión paradigmática, en cambio,**

**OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE 13/2**

**implica poner en clave misionera la actividad habitual de las Iglesias particulares. Evidentemente aquí se da, como**

**consecuencia, toda una dinámica de reforma de las estructuras eclesiales. El “cambio de estructuras” (de caducas a nuevas)**

**no es fruto de un estudio de organización de la planta funcional eclesiástica, de lo cual resultaría una reorganización estática,**

**sino que es consecuencia de la dinámica de la misión. Lo que hace caer las estructuras caducas, lo que lleva a cambiar los**

**corazones de los cristianos, es precisamente la *misionariedad*. De aquí la importancia de la misión paradigmática.**

**La Misión Continental, sea programática, sea paradigmática, exige generar la conciencia de una Iglesia que se**

**organiza para servir a todos los bautizados y hombres de buena voluntad. El discípulo de Cristo no es una persona aislada**

**en una espiritualidad intimista, sino una persona en comunidad, para darse a los demás. Misión Continental, por tanto,**

**implica *pertenencia eclesial.***

**Un planteo como éste, que comienza por el discipulado misionero e implica comprender la identidad del cristiano**

**como pertenencia eclesial, pide que nos explicitemos cuáles son *los desafíos vigentes* de la misionariedad discipular*.* Señalaré**

**solamente dos: la renovación interna de la Iglesia y el diálogo con el mundo actual.**

***Renovación interna de la Iglesia***

**Aparecida ha propuesto como necesaria la Conversión Pastoral. Esta conversión implica creer en la Buena Nueva,**

**creer en Jesucristo portador del Reino de Dios, en su irrupción en el mundo, en su presencia victoriosa sobre el mal; creer**

**en la asistencia y conducción del Espíritu Santo; creer en la Iglesia, Cuerpo de Cristo y prolongadora del dinamismo de la**

**Encarnación.**

**En este sentido, es necesario que, como Pastores, nos planteemos interrogantes que hacen a la marcha de las Iglesias**

**que presidimos. Estas preguntas sirven de guía para examinar el estado de las diócesis en la asunción del espíritu de**

**Aparecida y son preguntas que conviene nos hagamos frecuentemente como examen de conciencia.**

**1. ¿Procuramos que nuestro trabajo y el de nuestros Presbíteros sea más pastoral que administrativo?**

**¿Quién es el principal beneficiario de la labor eclesial, la Iglesia como organización o el Pueblo de Dios en**

**su totalidad?**

**2. ¿Superamos la tentación de atender de manera reactiva los complejos problemas que surgen? ¿Creamos**

**un hábito pro-activo? ¿Promovemos espacios y ocasiones para manifestar la misericordia de Dios? ¿Somos**

**conscientes de la responsabilidad de replantear las actitudes pastorales y el funcionamiento de las**

**estructuras eclesiales, buscando el bien de los fieles y de la sociedad?**

**3. En la práctica, ¿hacemos partícipes de la Misión a los fieles laicos? ¿Ofrecemos la Palabra de Dios y los**

**Sacramentos con la clara conciencia y convicción de que el Espíritu se manifiesta en ellos?**

**4. ¿Es un criterio habitual el discernimiento pastoral, sirviéndonos de los Consejos Diocesanos? Estos**

**Consejos y los Parroquiales de Pastoral y de Asuntos Económicos ¿son espacios reales para la**

**participación laical en la consulta, organización y planificación pastoral? El buen funcionamiento de los**

**Consejos es determinante. Creo que estamos muy atrasados en esto.**

**5. Los Pastores, Obispos y Presbíteros, ¿tenemos conciencia y convicción de la misión de los fieles y les damos**

**la libertad para que vayan discerniendo, conforme a su proceso de discípulos, la misión que el Señor les**

**confía? ¿Los apoyamos y acompañamos, superando cualquier tentación de manipulación o sometimiento**

**indebido? ¿Estamos siempre abiertos para dejarnos interpelar en la búsqueda del bien de la Iglesia y su**

**Misión en el mundo?**

**6. Los agentes de pastoral y los fieles en general ¿se sienten parte de la Iglesia, se identifican con ella y la**

**acercan a los bautizados distantes y alejados?**

**Como se puede apreciar aquí están en juego *actitudes*. La Conversión Pastoral atañe principalmente a las actitudes**

**y a una reforma de vida. Un cambio de actitudes necesariamente es dinámico: “entra en proceso” y sólo se lo puede**

**contener acompañándolo y discerniendo. Es importante tener siempre presente que la brújula, para no perderse en este**

**camino, es la de la identidad católica concebida como pertenencia eclesial.**

***Diálogo con el mundo actual***

**Hace bien recordar las palabras del Concilio Vaticano II: *Los gozos y las esperanzas, las tristezas y las angustias de***

***los hombres de nuestro tiempo, sobre todo de los pobres y de cuantos sufren, son a la vez gozos y esperanzas, tristezas y***

***angustias de los discípulos de Cristo* (cf. *GS,* 1)*.* Aquí reside el fundamento del diálogo con el mundo actual.**

**La respuesta a las preguntas existenciales del hombre de hoy, especialmente de las nuevas generaciones, atendiendo**

**a su lenguaje, entraña un cambio fecundo que hay que recorrer con la ayuda del Evangelio, del Magisterio, y de la Doctrina**

**Social de la Iglesia. Los escenarios y areópagos son de lo más variado. Por ejemplo, en una misma ciudad, existen varios**

**imaginarios colectivos que conforman “diversas ciudades”. Si nos mantenemos solamente en los parámetros de “la cultura**

**de siempre”, en el fondo una cultura de base rural, el resultado terminará anulando la fuerza del Espíritu Santo. Dios está**

**en todas partes: hay que saber descubrirlo para poder anunciarlo en el idioma de esa cultura; y cada realidad, cada idioma,**

**tiene un ritmo diverso.**

**OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE 13/3**

**4. Algunas tentaciones contra el discipulado misionero**

**La opción por la misionariedad del discípulo será tentada. Es importante saber por dónde va el mal espíritu para**

**ayudarnos en el discernimiento. No se trata de salir a cazar demonios, sino simplemente de lucidez y astucia evangélica.**

**Menciono sólo algunas actitudes que configuran una Iglesia “tentada”. Se trata de conocer ciertas propuestas actuales que**

**pueden mimetizarse en la dinámica del discipulado misionero y detener, hasta hacer fracasar, el proceso de Conversión**

**Pastoral.**

**1. *La ideologización del mensaje evangélico*. Es una tentación que se dio en la Iglesia desde el principio: buscar**

**una hermenéutica de interpretación evangélica fuera del mismo mensaje del Evangelio y fuera de la Iglesia. Un**

**ejemplo: Aparecida, en un momento, sufrió esta tentación bajo la forma de asepsia. Se utilizó, y está bien, el método**

**de “ver, juzgar, actuar” (cf. n. 19). La tentación estaría en optar por un “ver” totalmente aséptico, un “ver” neutro,**

**lo cual es inviable. Siempre el ver está afectado por la mirada. No existe una hermenéutica aséptica. La pregunta**

**era, entonces: ¿con qué mirada vamos a ver la realidad? Aparecida respondió: Con mirada de discípulo. Así se**

**entienden los números 20 al 32. Hay otras maneras de ideologización del mensaje y, actualmente, aparecen en**

**Latinoamérica y El Caribe propuestas de esta índole. Menciono sólo algunas:**

**a) El reduccionismo socializante. Es la ideologización más fácil de descubrir. En algunos momentos**

**fue muy fuerte. Se trata de una pretensión interpretativa en base a una hermenéutica según las**

**ciencias sociales. Abarca los campos más variados, desde el liberalismo de mercado hasta la**

**categorización marxista.**

**b) La ideologización psicológica. Se trata de una hermenéutica elitista que, en definitiva, reduce el**

**”encuentro con Jesucristo” y su ulterior desarrollo a una dinámica de autoconocimiento. Suele**

**darse principalmente en cursos de espiritualidad, retiros espirituales, etc. Termina por resultar**

**una postura inmanente autorreferencial. No sabe de trascendencia y, por tanto, de misionariedad.**

**c) La propuesta gnóstica. Bastante ligada a la tentación anterior. Suele darse en grupos de élites con**

**una propuesta de espiritualidad superior, bastante desencarnada, que termina por desembarcar**

**en posturas pastorales de “quaestiones disputatae”. Fue la primera desviación de la comunidad**

**primitiva y reaparece, a lo largo de la historia de la Iglesia, en ediciones corregidas y renovadas.**

**Vulgarmente se los denomina “católicos ilustrados” (por ser actualmente herederos de la**

**Ilustración).**

**d) La propuesta pelagiana. Aparece fundamentalmente bajo la forma de restauracionismo. Ante los**

**males de la Iglesia se busca una solución sólo en la disciplina, en la restauración de conductas y**

**formas superadas que, incluso culturalmente, no tienen capacidad significativa. En América**

**Latina suele darse en pequeños grupos, en algunas nuevas Congregaciones Religiosas, en**

**tendencias a la “seguridad” doctrinal o disciplinaria. Fundamentalmente es estática, si bien puede**

**prometerse una dinámica hacia adentro: involuciona. Busca “recuperar” el pasado perdido.**

**2. *El funcionalismo.* Su acción en la Iglesia es paralizante. Más que con la ruta se entusiasma con la “hoja**

**de ruta”. La concepción funcionalista no tolera el misterio, va a la eficacia. Reduce la realidad de la Iglesia a la**

**estructura de una ONG. Lo que vale es el resultado constatable y las estadísticas. De aquí se va a todas las**

**modalidades empresariales de Iglesia. Constituye una suerte de “teología de la prosperidad” en lo organizativo de**

**la pastoral.**

**3. *El clericalismo* es también una tentación muy actual en Latinoamérica. Curiosamente, en la mayoría de**

**los casos, se trata de una complicidad pecadora: el cura clericaliza y el laico le pide por favor que lo clericalice,**

**porque en el fondo le resulta más cómodo. El fenómeno del clericalismo explica, en gran parte, la falta de adultez**

**y de cristiana libertad en buena parte del laicado latinoamericano. O no crece (la mayoría), o se acurruca en**

**cobertizos de ideologizaciones como las ya vistas, o en pertenencias parciales y limitadas. Existe en nuestras tierras**

**una forma de libertad laical a través de experiencias de pueblo: el católico como pueblo. Aquí se ve una mayor**

**autonomía, sana en general, y que se expresa fundamentalmente en la piedad popular. El capítulo de Aparecida**

**sobre piedad popular describe con profundidad esta dimensión. La propuesta de los grupos bíblicos, de las**

**comunidades eclesiales de base y de los Consejos pastorales va en la línea de superación del clericalismo y de un**

**crecimiento de la responsabilidad laical.**

**Podríamos seguir describiendo algunas otras tentaciones contra el discipulado misionero, pero creo que**

**éstas son las más importantes y de más fuerza en este momento de América Latina y El Caribe.**

**5. Algunas pautas eclesiológicas**

**OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE 13/4**

**1. El discipulado-misionero que Aparecida propuso a las Iglesias de América Latina y El Caribe es el camino que Dios**

**quiere para este “hoy”. Toda proyección utópica (hacia el futuro) o restauracionista (hacia el pasado) no es del buen**

**espíritu. Dios es real y se manifiesta en el ”hoy”. Hacia el pasado su presencia se nos da como “memoria” de la gesta de**

**salvación sea en su pueblo sea en cada uno de nosotros; hacia el futuro se nos da como “promesa” y esperanza. En el pasado**

**Dios estuvo y dejó su huella: la memoria nos ayuda a encontrarlo; en el futuro sólo es promesa… y no está en los mil y un**

**“futuribles”. El “hoy” es lo más parecido a la eternidad; más aún: el ”hoy” es chispa de eternidad. En el “hoy” se juega la**

**vida eterna.**

**El discipulado misionero es vocación: llamado e invitación. Se da en un “hoy” pero “en tensión”. No existe el**

**discipulado misionero estático. El discípulo misionero no puede poseerse a sí mismo, su inmanencia está en tensión hacia**

**la trascendencia del discipulado y hacia la trascendencia de la misión. No admite la autorreferencialidad: o se refiere a**

**Jesucristo o se refiere al pueblo a quien se debe anunciar. Sujeto que se trasciende. Sujeto proyectado hacia el encuentro:**

**el encuentro con el Maestro (que nos unge discípulos) y el encuentro con los hombres que esperan el anuncio.**

**Por eso, me gusta decir que la posición del discípulo misionero no es una posición de centro sino de periferias: vive**

**tensionado hacia las periferias… incluso las de la eternidad en el encuentro con Jesucristo. En el anuncio evangélico, hablar**

**de “periferias existenciales” des-centra, y habitualmente tenemos miedo a salir del centro. El discípulo-misionero es un descentrado:**

**el centro es Jesucristo, que convoca y envía. El discípulo es enviado a las periferias existenciales.**

**2. La Iglesia es institución pero cuando se erige en “centro” se funcionaliza y poco a poco se transforma en una ONG.**

**Entonces, la Iglesia pretende tener luz propia y deja de ser ese “misterium lunae” del que nos hablaban los Santos Padres.**

**Se vuelve cada vez más autorreferencial y se debilita su necesidad de ser misionera. De “Institución” se transforma en**

**“Obra”. Deja de ser Esposa para terminar siendo Administradora; de Servidora se transforma en “Controladora”.**

**Aparecida quiere una Iglesia Esposa, Madre, Servidora, facilitadora de la fe y no controladora de la fe.**

**3. En Aparecida se dan de manera relevante dos categorías pastorales que surgen de la misma originalidad del**

**Evangelio y también pueden servirnos de pauta para evaluar el modo como vivimos eclesialmente el discipulado misionero:**

***la cercanía y el encuentro*. Ninguna de las dos es nueva, sino que conforman la manera cómo se reveló Dios en la historia.**

**Es el “Dios cercano” a su pueblo, cercanía que llega al máximo al encarnarse. Es el Dios que sale al encuentro de su pueblo.**

**Existen en América Latina y El Caribe pastorales “lejanas”, pastorales disciplinarias que privilegian los principios, las**

**conductas, los procedimientos organizativos… por supuesto sin cercanía, sin ternura, sin caricia. Se ignora la “revolución**

**de la ternura” que provocó la encarnación del Verbo. Hay pastorales planteadas con tal dosis de distancia que son incapaces**

**de lograr el encuentro: encuentro con Jesucristo, encuentro con los hermanos. Este tipo de pastorales a lo más pueden**

**prometer una dimensión de proselitismo pero nunca llegan a lograr ni inserción eclesial ni pertenencia eclesial. La cercanía**

**crea comunión y pertenencia, da lugar al encuentro. La cercanía toma forma de diálogo y crea una cultura del encuentro.**

**Una piedra de toque para calibrar la cercanía y la capacidad de encuentro de una pastoral es la homilía. ¿Qué tal son**

**nuestras homilías? ¿Nos acercan al ejemplo de nuestro Señor, que “hablaba como quien tiene autoridad” o son meramente**

**preceptivas, lejanas, abstractas?**

**4. Quien conduce la pastoral, la Misión Continental (sea programática como paradigmática), es el Obispo. El Obispo**

**debe conducir, que no es lo mismo que mandonear. Además de señalar las grandes figuras del episcopado latinoamericano**

**que todos conocemos quisiera añadir aquí algunas líneas sobre el perfil del Obispo que ya dije a los Nuncios en la reunión**

**que tuvimos en Roma. Los Obispos han de ser Pastores, cercanos a la gente, padres y hermanos, con mucha mansedumbre;**

**pacientes y misericordiosos. Hombres que amen la pobreza, sea la pobreza interior como libertad ante el Señor, sea la**

**pobreza exterior como simplicidad y austeridad de vida. Hombres que no tengan “psicología de príncipes”. Hombres que**

**no sean ambiciosos y que sean esposos de una Iglesia sin estar a la expectativa de otra. Hombres capaces de estar velando**

**sobre el rebaño que les ha sido confiado y cuidando todo aquello que lo mantiene unido: vigilar sobre su pueblo con atención**

**sobre los eventuales peligros que lo amenacen, pero sobre todo para cuidar la esperanza: que haya sol y luz en los corazones.**

**Hombres capaces de sostener con amor y paciencia los pasos de Dios en su pueblo. Y el sitio del Obispo para estar con su**

**pueblo es triple: o delante para indicar el camino, o en medio para mantenerlo unido y neutralizar los desbandes, o detrás**

**para evitar que alguno se quede rezagado, pero también, y fundamentalmente, porque el rebaño mismo también tiene su**

**olfato para encontrar nuevos caminos.**

**No quisiera abundar en más detalles sobre la persona del Obispo, sino simplemente añadir, incluyéndome en esta**

**afirmación, que estamos un poquito retrasados en lo que a Conversión Pastoral se refiere. Conviene que nos ayudemos un**

**poco más a dar los pasos que el Señor quiere para nosotros en este “hoy” de América Latina y El Caribe. Y sería bueno**

**comenzar por aquí.**

**Les agradezco la paciencia de escucharme. Perdonen el desorden de la charla y, por favor, les pido que tomemos**

**en serio nuestra vocación de servidores del santo pueblo fiel de Dios, porque en esto se ejercita y se muestra la autoridad:**

**en la capacidad de servicio. Muchas gracias.**

**\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_**